
INTRODUCTION

LES ARCS-EN-CIEL DE L’OBSCURITÉ

Arthur Houplain et Marion Bally

À la mémoire d’Annie Le Brun

Maintenant, en fermant un œil, je suis capable de deviner 
certaines couleurs, surtout le vert et le bleu. Le jaune 
ne m’a jamais quitté. En revanche, j’ai perdu le noir. 
L’obscurité me manque. Curieux, non ? Un aveugle privé 
d’obscurité.

Jorge Luis Borges.

Souvent tenue pour l’envers du visible, comme pur négatif qui ne se mani-
feste qu’au moment où la lumière disparaît, l’obscurité retient rarement l’atten-
tion pour elle-même. Pourtant, à l’examiner positivement, non comme une simple 
absence mais comme une présence authentique, on s’aperçoit que l’obscurité est 
essentiellement plurielle, qu’elle admet des degrés, des variations et des nuances, 
et que, tout bien considéré, l’ombre a au moins autant de visages que la lumière. 
Toni Morrison fait dire à l’un de ses personnages :

Vous pensez que l’obscurité c’est simplement une couleur, mais c’est pas ça. Il y a 
cinq ou six sortes d’obscurité. Une soyeuse, une laineuse. Une qui n’est que vide. 
Une comme des doigts. Et ça reste pas immobile. Ça bouge et ça passe d’une sorte 
d’obscurité à une autre. Dire que quelque chose est noir de jais, c’est comme de dire 
que quelque chose est vert. Quel genre de vert ? Vert comme mes bouteilles ? Verts 
comme une sauterelle ? Vert comme un concombre, une laitue, ou vert comme le 
ciel juste avant l’orage ? Eh ben, la nuit noire c’est pareil. Ça peut aussi bien être 
un arc-en-ciel 1.

1. �Morrison Toni, Le Chant de Salomon, trad. Jean Guiloineau, Paris, Christian Bourgois, 
coll. « 10/18 », 1996, p. 63.

«À
 tâ

to
ns

»,
 C

ol
le

ct
if 

IS
B

N
 9

79
-1

0-
41

3-
00

85
-3

 P
re

ss
es

 u
ni

ve
rs

ita
ire

s 
de

 R
en

ne
s,

 2
02

6,
 w

w
w

.p
ur

-e
di

tio
ns

.fr
 



8	 Arthur Houplain et Marion Bally

Dans son essai consacré à l’esthétique japonaise, Junichirô Tanizaki se montre lui 
aussi sensible au chatoiement des ténèbres :

Avez-vous jamais, vous qui me lisez, vu « la couleur des ténèbres à la lueur d’une 
flamme » ? Elles sont faites d’une matière autre que celle des ténèbres de la nuit sur 
une route, et si je puis risquer une comparaison, elles paraissent faites de corpus-
cules comme d’une cendre ténue, dont chaque parcelle resplendirait de toutes les 
couleurs de l’arc-en-ciel 2.

Ces arcs-en-ciel du noir, Annie Le Brun les a encore découverts dans l’œuvre de 
Hugo 3, et Proust se souvient les avoir rencontrés enfant, lorsque, la nuit, seul dans 
sa chambre, il s’absorbait dans le « kaléidoscope de l’obscurité 4 ». Si paradoxales 
que puissent sembler ces images, elles nous ont semblé illustrer l’un des objectifs 
du présent volume : inciter à regarder l’obscurité autrement, dans toute la richesse 
de ses irisations et de ses métamorphoses.

Ces dernières années, la recherche a surtout privilégié la nuit et la vie 
nocturne. Sous l’impulsion des Night Studies 5, plusieurs revues en sciences sociales 
ont en effet récemment consacré un numéro à ces thématiques 6, et l’on compte 
également la parution d’une anthologie, Désir de nuit 7, une journée d’étude sur 
les « Poétiques de la nuit 8 », ainsi que deux volumes collectifs : Nocturnes. L’art, 
le rêve, la nuit 9 et Penser la nuit. xve-xviie siècle 10. Si ce volume s’inscrit dans la 

  2. �Tanizaki Junichirô, Éloge de l’ombre, trad. René Sieffert, Lagrasse, Verdier, 2011 (1933), p. 71.
  3. �Voir Le Brun Annie, Les Arcs-en-ciel du noir : Victor Hugo, Paris, Gallimard, coll. « Arts et 

artistes », 2012, en particulier p. 9-10.
  4. �Proust Marcel, Du côté de chez Swann, in À la recherche du temps perdu, éd. Jean-Yves Tadié, 

Paris, Gallimard, coll. « Quarto », 1999 (1913), p. 14.
  5. �Voir notamment Gwiazdzinski Luc, Maggioli Marco et Straw Will (dir.), Night Studies. 

Regards croisés sur les nouveaux visages de la nuit, préface de Véronique Nahoum Grappe, post-
face de Benjamin Mauduit, Grenoble, Elya Éditions, coll. « L’innovation autrement », 2020.

  6. �Voir Casella-Colombeau Sara, Lemebel Pedro et Carvajal Fernanda (dir.), Cultures et Conflits, 
no 105-106 : « Politiques de la nuit », Paris, L’Harmattan, 2017 ; Monod Becquelin Aurore 
et Galinier Jacques (dir.), Ateliers d’Anthropologie. Laboratoire d’Ethnologie et de Sociologie 
Comparative, no 48 : « Alors vint la nuit… Terrains, méthodes, perspectives », 2020 ; Les Cahiers 
Européens de l’Imaginaire, no 10 : « La nuit », Paris, CNRS éditions, 2021 ; Marchand Véronique 
et Roussel Mélanie (dir.), Temporalités, no 37 : « Les temporalités du nocturne », 2023.

  7. �Mossuz-Lavau Janine (dir.), Désir de nuit. De Virgile à Jean Genet, Paris, Robert Laffont, coll. 
« Bouquins », 2021.

  8. �« Poétiques de la nuit », Université catholique de Louvain, 7 février 2022 (les actes sont à 
paraître).

  9. �Bret Jean-Noël et Feuillebois Victoire (dir.), Nocturnes. L’art, le rêve, la nuit, Aix-en-Provence, 
Presses universitaires de Provence, coll. « Arts », 2020.

10. �Bertrand Dominique (dir.), Penser la nuit. xve-xviie siècle, Paris, Classiques Garnier, 2023.

«À
 tâ

to
ns

»,
 C

ol
le

ct
if 

IS
B

N
 9

79
-1

0-
41

3-
00

85
-3

 P
re

ss
es

 u
ni

ve
rs

ita
ire

s 
de

 R
en

ne
s,

 2
02

6,
 w

w
w

.p
ur

-e
di

tio
ns

.fr
 



Introduction	 9

dynamique de ces nombreux travaux, nous avons souhaité ne pas nous limiter au 
seul cadre nocturne. Car l’obscurité n’existe pas seulement la nuit : elle apparaît 
aussi le jour, à la faveur de l’ombre 11, dans les recoins et les interstices, dans les 
cavernes et les souterrains. Surtout, l’obscurité a partie liée avec le mystère, et char-
rie de ce fait un ensemble de métaphores relatives à la connaissance que la nuit ne 
permet d’interroger que de manière indirecte ou incidente. Bien qu’un tout récent 
numéro de Perspectives ait attiré l’attention sur cet aspect essentiel 12, la revue s’est 
cantonnée à sa spécialité, l’histoire de l’art. Le présent volume est plus transversal : 
croisant le temps et l’espace, les arts et la littérature, il interroge l’obscurité dans 
un esprit résolument interdisciplinaire 13.

Mais que l’enquête mette l’accent sur l’ombre, la nuit ou l’obscurité, un 
constat s’impose : « La pensée occidentale est dominée par l’équivalence qu’elle 
établit entre la lumière, la vérité et la beauté, et par une répugnance corrélative 
envers tout ce qui porte la marque de l’obscur 14. » Depuis Platon, le logocentrisme 
n’est en effet pas loin d’être un photocentrisme. Chez lui, c’est surtout l’ombre qui 
est frappée d’inanité : que ce soit dans l’allégorie de la caverne 15, dans la hiérarchie 
ontologique de la ligne 16 ou dans la skiagraphia 17, l’ombre est toujours considérée 
comme une illusion ou un « irréel non-être » (ouk ontôs ouk ov, Soph., 240b). Le 

11. �Signalons à cet égard le récent colloque international « Ombre et récit. Dans la narration plas-
tique et littéraire se pare de sombre » qui s’est tenu à l’École Émile Cohl à Lyon les 9 et 10 mars 
2023.

12. �Voir Singh Kavita (dir.), Perspectives, no 1/2023 : « Obscurités », Paris, INHA, 2023.
13. �Nous tenons à remercier les intervenants dont les communications n’ont pas donné lieu à 

publication, mais ont grandement participé au succès de la journée d’étude : Marianne Acqua, 
« Jusqu’aux entrailles. L’attrait pour les béances terrestres et organiques dans les récits publiés au 
tournant des xviiie et xixe siècles » ; Kévin Dugué, « Les filles de Nuit au clair de Lune. Séléné 
et les Moires d’après les sources magiques grecques » ; Alexandre Melay, « Du noir à la lumière. 
Obscurité, profondeur et mystère de l’outrenoir dans la peinture de Pierre Soulages » ; Josselin 
Prouteau, « Ambiguïtés de l’éclairage : scènes de défiguration et de transfiguration dans trois 
romans des Lumières » ; Anna Rolland, « Les esprits face à l’obscurité dans Les Caractères de La 
Bruyère » ; Lucile Rusu, « Les femmes de l’ombre dans la fiction orientale du xxe siècle ».

14. �Milner Max, L’Envers du visible. Essai sur l’ombre, Paris, Seuil, 2005, p. 9.
15. �Voir Platon, La République, livre VII, 514a-517a, in Œuvres Complètes, éd. Léon Robin, Paris, 

Gallimard, coll. « Bibliothèque de la pléiade », 1950, p. 1101-1105.
16. �Voir Casertano, Giovanni, « La caverne : entre analogie, image, connaissance et praxis », in 

Monique Dixsaut et Fulcran Teisserenc (dir.), Études sur la République de Platon, vol. II : De 
la justice, éducation, psychologie et politique, Paris, Vrin, 2005, p. 40-48.

17. �On débat encore du sens exact du terme. Il désignerait soit le décalque des ombres portées soit la 
représentation du clair-obscur à des fins mimétiques. Voir Teisserenc Fulcran, Langage et image 
dans l’œuvre de Platon, Paris, Vrin, coll. « Tradition de la pensée classique », 2010, p. 100-101, 
note 5.

«À
 tâ

to
ns

»,
 C

ol
le

ct
if 

IS
B

N
 9

79
-1

0-
41

3-
00

85
-3

 P
re

ss
es

 u
ni

ve
rs

ita
ire

s 
de

 R
en

ne
s,

 2
02

6,
 w

w
w

.p
ur

-e
di

tio
ns

.fr
 



10	 Arthur Houplain et Marion Bally

mythe de Dibutade offre à cet égard un contrepoint intéressant : Callirrhoé avait 
imaginé tracer (circomscribit) sur un mur le profil de son amant au moyen de son 
ombre portée. Considéré par Pline comme l’origine de la peinture, ce procédé 
permit à la jeune Corinthienne de conserver l’empreinte d’un amour disparu 18. 
L’ombre n’est donc plus ici pensée sur le modèle du simulacre mais sur celui du 
symbole. Présence ou absence ? L’ombre est ainsi dès l’Antiquité placée sous le 
signe de l’ambivalence de la représentation artistique 19.

Reste qu’avec Platon, la pensée occidentale s’enracine dans une philo-
sophie qui fait de la lumière la métaphore de la connaissance, ce que l’expres-
sion « lumière naturelle » (lumen naturale) ne fera qu’entériner. La formule, qui 
remonte à Cicéron 20 ou à l’Évangile de Jean 21 (I, 9), désigne chez les premiers 
auteurs chrétiens les vérités logiques et empiriques élémentaires. Les scolastiques 
comme Thomas d’Aquin en font ensuite grand usage, notamment pour désigner 
la raison par opposition aux vérités révélées, lesquelles procèdent au contraire des 
lumières de la foi (lumen supranaturale). L’obscurité est alors, comme souvent, 
l’apanage des arts et de la littérature. Les auteurs du Moyen Âge se passionnent 
en effet pour l’écriture chiffrée, dont la « conjointure » est l’emblème 22. Un grand 
nombre de prologues médiévaux se font énigme pour les lecteurs du futur, à l’ins-
tar des calligrammes des Louanges de la Sainte Croix de Raban Maur, des Lais de 
Marie de France ou du Chemin de longue estude de Christine de Pizan 23.

À la Renaissance, l’obscurité est associée aux temps féodaux que l’image 
biblique du triomphe de la lumière sur les ténèbres permet de condamner sans 
réserve : Pierre Belon se félicite de la « sorti[e] des ténèbres 24 », Rabelais s’en 

18. �Voir Pline, Histoire naturelle, éd. Stéphane Schmitt, Paris, Gallimard, coll. « Bibliothèque de la 
Pléiade », 2013, XXXV, V, p. 1594-1595, et XLII, p. 1628.

19. �Voir Stoïchita Victor, Brève histoire de l’ombre, Genève, Droz, coll. « Titre courant », 2000, p. 7.
20. �Voir Blumenberg Hans, « La lumière comme métaphore de la vérité », trad. Laurent Cassagnau, 

in Martine Bouchier (dir.), Lumières, Bruxelles, Ousia, coll. « Art(s) des Lieux », 2002, p. 207.
21. �Voir « Lumière naturelle », in André Lalande (dir.), Vocabulaire technique et critique de la philo-

sophie, Paris, Presses universitaires de France, coll. « Quadrige », 2016, p. 586.
22. �Voir le prologue de Chrétien de Troyes, Érec et Énide, v. 9-14. Sur l’hermétisme au Moyen Âge, 

voir notamment Frappier Jean, « Aspects de l’hermétisme dans la poésie médiévale », Cahiers 
de l’Association internationale des études françaises, no 15, 1963, p. 9-24.

23. �Sur la parole « oscure » chez Christine de Pizan, voir Delestre Rose, « Je me cuiday endormir : 
identité nocturne et poétique de la vulnérabilité chez Christine de Pizan », Écriture de Soi-R, 
no 1, 2021, p. 99-124.

24. �Belon Pierre, « Épître au Cardinal de Tournon », in Observations de plusieurs singularitez et choses 
memorables trouvées en Grèce, Asie, Judée, Égypte, Arabie et autres pays estranges, Paris, G. Corrozet, 
1553, n. p. (texte modernisé).

«À
 tâ

to
ns

»,
 C

ol
le

ct
if 

IS
B

N
 9

79
-1

0-
41

3-
00

85
-3

 P
re

ss
es

 u
ni

ve
rs

ita
ire

s 
de

 R
en

ne
s,

 2
02

6,
 w

w
w

.p
ur

-e
di

tio
ns

.fr
 



Introduction	 11

prend aux temps « ténébreux [qui] sentait l’infélicité de calamité des Goths 25 », 
et Érasme fustige les « ténèbres cimmériennes 26 ». L’obscurité trouve toutefois 
grâce aux yeux des mystiques et des néoplatoniciens qui, reprenant l’imagerie 
sceptique selon laquelle la lumière aveugle 27, défendent les vertus épistémiques de 
l’obscurité comme voie d’accès aux vérités transcendantes 28. L’obscurité est alors 
la preuve d’un rapport authentique à la divinité où l’idéal de clarté ne fait plus 
sens : « L’objet divin se dérobant par son infinité, plus on exprime cette expérience 
adéquatement, moins elle est intelligible ; plus on tente de la communiquer de 
manière claire et intelligible, moins on lui est fidèle 29. »

Mais le courant mystique reste malgré tout minoritaire, et le xviie siècle est 
sans doute l’époque où la lumière et la clarté sont le plus célébrées. Charles Sorel 
s’en amuse :

Ce siècle est bien éclairé, car on n’y entend parler que de lumières. On met partout 
ce mot aux endroits où l’on auroit mis autrefois l’esprit ou l’intelligence, et il arrive 
souvent que ceux qui se servent de ce mot l’appliquent si mal, qu’avec toutes leurs 
lumières, on peut dire qu’ils n’y voient goutte 30.

De fait, Descartes remet au goût du jour la « lumière naturelle 31 », qui devient 
l’estampille de la philosophie rationaliste, et les classiques se font en littérature 
les chantres de la clarté 32. À la même époque pourtant, l’écriture allégorique et 

25. �Rabelais, Pantagruel, in Œuvres complètes, éd. Mireille Huchon et François Moreau, Paris, 
Gallimard, coll. « Bibliothèque de la Pléiade », 1994 (1532), p. 243 (texte modernisé).

26. �Érasme, « Cimmeriae tenebrae », in Les Adages, vol. II, éd. Jean-Christophe Saladin, Paris, Les 
Belles Lettres, 2011 (1500), p. 343-344.

27. �Voir Blumenberg Hans, art. cité, p. 206-207.
28. �« C’est peut-être Nicolas de Cues qui a formulé le mieux cette fonction mystico-méthodologique 

de l’obscurité comme critère de la bonne voie, de façon caractéristique pour justifier l’obscurité 
de sa propre métaphysique : C’est exactement comme quand quelqu’un cherche le soleil, s’il s’avance 
vers lui de façon adéquate, alors du fait de la trop puissante lumière du soleil l’obscurité naît dans 
son faible œil ; et cette brume est pour celui cherche le soleil le signe qu’il est sur la bonne voie ; et si 
l’obscurité n’apparaissait pas, il ne serait pas sur la voie qui mène à cette lumière trop vive. » Ibid., 
p. 219, note 63 (souligné dans le texte).

29. �Libral Florent, « L’imagerie du regard dans la poésie mystique française, entre clarté et obscurité 
(1603-1671) », Camenae, no 21, 2018.

30. �Cité par Mortier Roland, « Lumière et Lumières. Histoire d’une image et d’une idée au xviie 
et au xviiie siècle », in Clartés et Ombres du Siècle des Lumières, Genève, Droz, 1969, p. 21.

31. �L’expression apparaît 90 fois dans l’œuvre de Descartes. Voir Robinet André, « Originalité 
des Réponses : lumière naturelle et dialectiques », in Jean-Marie Beyssade (dir.), Descartes. 
Objecter et répondre, Paris, Presses universitaires de France, coll. « Hors collection », 1994, p. 65.

32. �On se souvient des vers de Boileau : « Ce qui se conçoit bien, s’énonce clairement / Et les mots 
pour le dire arrivent aisément », Boileau Nicolas, Art poétique, in Satires, Épîtres, Art poétique, 

«À
 tâ

to
ns

»,
 C

ol
le

ct
if 

IS
B

N
 9

79
-1

0-
41

3-
00

85
-3

 P
re

ss
es

 u
ni

ve
rs

ita
ire

s 
de

 R
en

ne
s,

 2
02

6,
 w

w
w

.p
ur

-e
di

tio
ns

.fr
 



12	 Arthur Houplain et Marion Bally

la lecture à clef sont en vogue, et l’on voit fleurir une préciosité jugée amphigou-
rique par ses détracteurs – détracteurs eux-mêmes parfois renvoyés au caractère 
abscons de leurs écrits théoriques. C’est également à cette période que l’influence 
du ténébrisme se fait sentir, et que Rembrandt, ce « fils de l’Or et de l’Ombre 33 », 
peint parmi les plus grands chefs-d’œuvre du chiaroscuro. Et, toujours, le vertige 
métaphysique demeure : « je regarde de toutes parts, et je ne vois partout qu’obs-
curité » dit l’incroyant inquiet chez Pascal 34. Il faut donc « nuancer l’image d’un 
long xviie siècle peu à peu opacifiée par l’historiographie, et aveuglée par son 
efficace mythe solaire 35 » pour redonner à l’obscurité tout son éclat au sein du 
Grand Siècle.

Le xviiie siècle hérite du penchant du xviie siècle pour la lumière, mais l’inflé-
chit dans un sens éminemment idéologique. L’époque se résume d’ailleurs géné-
ralement à un nom, « Lumières » : la Raison triomphe, l’obscurité déclare forfait. 
Poncif que les spécialistes déplorent souvent. Contre ce schématisme, il faut 
d’abord faire remarquer que les « Philosophes » sont loin de faire bloc. Rousseau, 
en particulier, est l’un des premiers à dénoncer les « Lumières » comme un leurre 
délétère. Dans une note de la seconde partie du Discours sur les Sciences et les Arts, 
il prend l’image d’un satyre dont la barbe s’enflamme à la torche de Prométhée 36, 
suggérant ainsi, comme le note Rivarol, que « la lumière brûle 37 ». Même Voltaire 
et Montesquieu, luttant contre ce que l’on n’appelle pas encore l’« obscurantisme », 
s’attachent à « gazer » leur discours, et Condorcet vante la manière dont ils ont su 
couvrir la vérité « d’un voile qui ménage des yeux trop faibles, et laissait le plaisir 
de la deviner 38 ». Enfin, réduire le xviiie siècle aux seules « lumières » fait fi d’un 
basculement esthétique majeur dont l’importance requiert de s’arrêter un instant 
sur ses implications. Dès le début du siècle en effet, Marivaux se défendait de ceux 
qui condamnaient les néologismes et l’obscurité de ses formulations en déclarant 

éd. Jean-Pierre Collinet, Paris, Gallimard, 1985 (1674), chant i, v. 153-154, p. 231. Rivarol 
sera plus tyrannique : « Ce qui n’est pas clair n’est pas français. » Voir Meschonnic Henri, De 
la langue française. Essai sur une clarté obscure, Paris, Hachette littérature, coll. « Pluriel », 2001.

33. �Claudel Paul, L’Œil écoute, Paris, Gallimard, coll. « Folio essais », 1991 (1946), p. 49.
34. �Pascal, Pensées [1670], Preuves par discours II – Fragment no 2/7, édition électronique des 

Pensées de Pascal.
35. �Denis Delphine, « Présentation », L’Obscurité. Langage et herméneutique sous l’Ancien Régime, 

Louvain-la-Neuve/Bruxelles, Academia/Bruylant, coll. « Au cœur des textes », 2007, p. 5.
36. �Voir Trousson Raymond, Le Thème de Prométhée dans la littérature européenne, Genève, Droz, 

3e édition, coll. « Titre courant », 2001, p. 277-278.
37. �Cité par Mortier Roland, art. cité, p. 52 (souligné dans le texte).
38. �Condorcet, Esquisse d’un tableau historique des progrès de l’esprit humain, Paris, Masson et fils, 

1822 (1794), p. 206.

«À
 tâ

to
ns

»,
 C

ol
le

ct
if 

IS
B

N
 9

79
-1

0-
41

3-
00

85
-3

 P
re

ss
es

 u
ni

ve
rs

ita
ire

s 
de

 R
en

ne
s,

 2
02

6,
 w

w
w

.p
ur

-e
di

tio
ns

.fr
 



Introduction	 13

qu’il existe un « point de clarté au-delà duquel toute idée perd nécessairement de 
sa force ou de sa délicatesse 39 ». Il pressent là l’insuffisance du modèle classique et 
ouvre une brèche dans laquelle l’obscurité parviendra, quelques dizaines d’années 
plus tard, à se frayer un chemin grâce aux théories du « sublime ».

Dans Recherche philosophique sur l’origine de nos idées du sublime et du beau 
(1757), Burke établit une distinction radicale entre le sentiment du beau et celui 
du sublime, ce dernier reposant sur le respect, la crainte voire l’astonishment causés 
par la nature déchaînée, le tragique ou l’idée d’infini. Or l’obscurité joue pour 
Burke un rôle crucial dans l’émotion intense suscitée par le sublime, notamment 
dans son versant psycho-physiologique. Il le souligne lorsque, réfutant Locke, il 
fait de l’obscurité la matrice même de la terreur :

Quant à l’association avec les revenants et les gobelins, il est sûrement plus naturel 
de penser qu’on a pris l’obscurité pour cadre de ces terribles apparitions, parce que 
c’était l’objet premier de notre terreur, plutôt que de s’imaginer que ces apparitions 
ont rendu l’obscurité terrible 40.

Il faut d’ailleurs remarquer que l’obscurité sert souvent à abréger la thèse de Burke. 
Lorsque Diderot, dans un passage des Salons, incite les poètes à s’emparer des 
motifs du sublime, il achève significativement son énumération par un impéra-
tif lapidaire, « soyez ténébreux » :

Poètes, parlez sans cesse d’éternité, d’infini, d’immensité, du temps, de l’espace, de la 
divinité, des tombeaux, des mânes, des enfers, d’un ciel obscur, des mers profondes, 
des forêts obscures, du tonnerre, des éclairs qui déchirent la nue. Soyez ténébreux 41.

Kant emploie le même procédé :
L’aspect d’une chaîne de montagnes dont les sommets enneigés s’élèvent au-dessus 
des nuages, la description d’un ouragan ou celle que fait Milton du royaume infer-
nal, nous y prenons un plaisir mêlé d’effroi. […] De grands chênes et des ombrages 
solitaires dans un bois sacré sont sublimes ; des lits de fleurs, de petites haies, des 
arbres taillés en figure, sont beaux. La nuit est sublime, le jour est beau 42.

L’obscurité devient ainsi l’un des plus sûrs moyens de provoquer ce frisson dont 
la sensibilité européenne est de plus en plus friande. Si cela est patent en pein-

39. �Marivaux, « Sur la clarté du discours », in Journaux II, Paris, GF-Flammarion, 2010, p. 52.
40. �Burke Edmund, Recherche philosophique sur l’origine de nos idées du sublime et du beau, éd. 

Baldine Saint Girons, Paris, Vrin, coll. « Bibliothèque des textes philosophiques », 1998, p. 190.
41. �Diderot Denis, Ruines et Paysages, Salons, vol. III : « Salon de 1767 », éd. Else Marie Bukdahl, 

Michel Delon et Annette Lorenceau, Paris, Hermann, « Savoir Lettres », 1995, p. 235.
42. �Kant Emmanuel, Observations sur le sentiment du beau et du sublime, éd. Roger Kempf, Paris, 

Vrin, coll. « Bibliothèque des textes philosophiques », 2008 (1764), p. 19 (souligné dans le texte).

«À
 tâ

to
ns

»,
 C

ol
le

ct
if 

IS
B

N
 9

79
-1

0-
41

3-
00

85
-3

 P
re

ss
es

 u
ni

ve
rs

ita
ire

s 
de

 R
en

ne
s,

 2
02

6,
 w

w
w

.p
ur

-e
di

tio
ns

.fr
 



14	 Arthur Houplain et Marion Bally

ture, où émerge en outre ce que Michael Baxandall appelle une « sciophilie 43 », 
le phénomène se manifeste aussi en musique, où la fougue tempêtueuse du Sturm 
and Drang se fait déjà entendre dans les crescendos de la « Danse des spectres 
et des furies » du Don Juan de Gluck (1761). Bref, bien que le sommeil de la 
raison engendre des monstres, ces « vampires sucrés 44 » font partout la délectation 
du public, et le roman gothique, avec son cortège de souterrains et de châteaux 
lugubres, indique assez que le siècle a aussi eu ses faiblesses pour l’obscurité 45.

Avec le romantisme, l’obscurité se répand à la vitesse de la lumière. C’est 
l’époque du vague à l’âme où le cantabile des « nocturnes » de Chopin berce l’esprit 
rêveur et mélancolique. Il n’est du reste pas besoin d’insister sur l’importance de 
la nuit dans les récits du xixe siècle, la chose est acquise. Mais ce que l’on souligne 
peut-être moins souvent, c’est que cette nuit concrète se double d’une nuit inté-
rieure, d’une obscurité toute spirituelle. Déjà, Young écrivait : « C’est au milieu 
des ténèbres que l’âme reçoit ses plus vives illuminations, et que sa vue devient 
plus perçante 46. » Au rebours du regard scientiste, tout occupé au vorace « Plus de 
lumière 47 ! », Novalis s’émerveille des « yeux infinis que la nuit ouvre en nous 48 ». 
La puissance de l’obscurité est partout affirmée. En littérature, Bertrand met en 
garde la critique : « mon livre, le voilà tel que je l’ai fait et tel qu’on doit le lire, 
avant que les commentateurs ne l’obscurcissent de leurs éclaircissements 49 » ; en 
politique, Hugo plaide pour la révolte qui réclame « la lumière avec le masque 
de la nuit 50 » ; en philosophie, Jules Lagneau défend une forme d’heuristique de 
l’ombre : « Clarum per obscurius 51 ».

43. �Baxandall Michael, Ombres et Lumières, trad. Pierre-Emmanuel Dauzat, Paris, Gallimard, 
coll. « Bibliothèque illustrée des histoires », 1999, p. 22.

44. �Baudelaire Charles, « Aphorismes », in Œuvres Complètes, vol. I, éd. Claude Pichois, Paris, 
Gallimard, coll. « Bibliothèque de la Pléiade », 1975, p. 710.

45. �Voir notamment Le Brun Annie, Les Châteaux de la subversion, Paris, Gallimard, coll. « Folio 
Essais », 1986.

46. �Cité par Corbat Henri, Hantise et imagination chez Aloysius Bertrand, Paris, José Corti, 1975, 
p. 85.

47. �Renan Ernest, L’Avenir de la science. Pensées de 1848, Paris, Calmann Lévy, 1890, XVIII, p. 366.
48. �Cité par Blumenberg Hans, art. cité, p. 220.
49. �Bertrand Louis (dit Aloysius), « À M. Charles Nodier », Gaspard de la Nuit. Fantaisies à la 

manière de Rembrandt et de Callot, éd. Jacques Bony, Paris, GF-Flammarion, 2005 (1842), 
p. 323.

50. �Hugo Victor, Les Misérables, in Œuvres Complètes, vol. V, Paris, Ollendorff, 1909 (1862), p. 34.
51. �Lagneau Jules, « Barthélémy Saint-Hilaire. De la métaphysique… », Revue philosophique de la 

France et de l’étranger, no 9, Paris, Presses universitaires de France, 1880/1, p. 229.

«À
 tâ

to
ns

»,
 C

ol
le

ct
if 

IS
B

N
 9

79
-1

0-
41

3-
00

85
-3

 P
re

ss
es

 u
ni

ve
rs

ita
ire

s 
de

 R
en

ne
s,

 2
02

6,
 w

w
w

.p
ur

-e
di

tio
ns

.fr
 



Introduction	 15

On le voit : l’obscurité a, au xixe siècle, remporté une victoire et s’est imposée 
au grand jour. Et ceci est très net en poésie, où le mot d’ordre pourrait être préfère 
l’obscur. Mais si « l’obscurité poétique devient un trait caractéristique du moder-
nisme à partir de Rimbaud 52 », il est possible de situer ce basculement plus en 
amont, à l’époque où les romantiques allemands ont rejeté l’allégorie au profit du 
symbole, autrement dit au moment où l’image a pu être pensée comme moyen 
de favoriser l’éclosion in(dé)finie du sens 53. Dès lors, le « symbolisme » devient 
la marque de fabrique d’une certaine avant-garde dont l’attrait pour l’hermétisme 
devait être d’autant plus fort qu’il allait de pair avec une aversion pour le langage 
utilitaire ou fonctionnaliste. La poésie mallarméenne, contre laquelle s’insurgeait 
le jeune Proust 54, est sans doute celle qui a été de ce point de vue la plus radi-
cale, puisqu’elle est allée jusqu’à faire coïncider l’obscurité et la littérarité en tant 
que telle : « [il] conv[ient] d’obscurcir convenablement un texte pour lui donner 
le caractère littéraire », dit Mallarmé 55. Qu’elle retrouve la tradition mystique 
comme celle de Supervielle 56 ou cultive un certain hermétisme comme celle de 
Char 57, la poésie du xxe siècle témoigne de cette emprise durable de l’obscurité 
comme ingrédient essentiel voire définitionnel de la modernité poétique, ce que 
l’éloge heideggerien et postheideggerien d’Hölderlin n’aura fait que renforcer 58.

Si cette hégémonie peut sembler avoir épargné le roman, il ne faudrait pas 
pour autant en conclure que le genre a été épargné par la déferlante d’obscu-
rité que connaît le xxe siècle. Les courants théoriques qui émergent à l’époque 
montrent en effet que l’heure est loin d’être à la clarté : qu’il s’agisse du dénigre-

52. �Riffaterre Michel, « Sur la sémiotique de l’obscurité en poésie : “Promontoire” de Rimbaud », 
The French Review, vol. LX, no 5, 1982, p. 625.

53. �Voir Todorov Tzvetan, Théories du symbole, Paris, Seuil, coll. « Points Essais », 2017, p. 179-259 
et Durand Gilbert, L’Imagination symbolique, Paris, Presses universitaires de France, coll. 
« Quadrige », 2015.

54. �Proust Marcel, « Contre l’obscurité », Revue Blanche, 15 juillet 1896, repris dans Contre 
l’obscurité, Toulon, La Nerthe, 2012, coll. « La petite Classique », p. 29-35. Sur cet épisode, 
voir Durand Pascal, « De l’obscurité comme censure. Proust, Muhlfeld, Mallarmé », in Yvan 
Leclerc, Laurence Mace et Claudine Poulouin (dir.), Censure et critique, Paris, Classiques 
Garnier, 2016, p. 431-447.

55. �Cité par Bénichou Paul, Selon Mallarmé, Paris, Gallimard, coll. « Folio essais », 1995, p. 20.
56. �« Ses petits poings serrés sur un restant de nuit, / Les yeux clos pour mieux consentir à la 

lumière ». Supervielle Jules, « Fugitive naissance », Naissances, in Œuvres Complètes, éd. Michel 
Collot, Paris, Gallimard, coll. « Bibliothèque de la Pléiade », 1996 (1951), p. 545.

57. �Voir Michel Laure, « Obscurité de René Char », Études littéraires, vol. XLVII, no 3, automne 
2016, p. 51-63.

58. �Voir Gendrel Bernard, « De l’opacité et de l’obscurité en littérature. Distinctions et défini-
tions », Poétique, no 192, 2022.

«À
 tâ

to
ns

»,
 C

ol
le

ct
if 

IS
B

N
 9

79
-1

0-
41

3-
00

85
-3

 P
re

ss
es

 u
ni

ve
rs

ita
ire

s 
de

 R
en

ne
s,

 2
02

6,
 w

w
w

.p
ur

-e
di

tio
ns

.fr
 



16	 Arthur Houplain et Marion Bally

ment de la « lisibilité » balzacienne chez Roland Barthes 59, de la mise en évidence 
de l’architecture « profonde » des œuvres par le structuralisme 60 ou de la notion 
d’« opacité 61 », la critique a singulièrement battu en brèche l’idée d’une prétendue 
transparence inhérente à la prose ou au récit. Bien entendu, la théorie seconde ici la 
production littéraire, laquelle s’est employée, notamment avec le Nouveau Roman, 
à subvertir les « notions périmées » du personnage et de l’histoire 62, mettant ainsi à 
mal l’illusion référentielle et l’immersion fictionnelle qui caractérisaient jusqu’alors 
le roman traditionnel. D’ailleurs, lorsque Robbe-Grillet regrettait que le roman 
policier soit si peu enclin à la « dissémination du sens » qu’il appelait de ses vœux, 
l’intérêt qu’il disait porter aux « structures lacunaires » n’était pas loin d’être un 
intérêt pour l’obscurité elle-même :

Un bon roman [policier] traditionnel, ça se présente comme ça : on a des pièces 
en désordre, avec des lacunes ; quelqu’un, un policier, doit les remettre en ordre et 
combler les lacunes, et une fois que le roman est terminé, il n’y a plus d’obscurité 
nulle part. […] Or, les structures narratives qui m’intéressent sont justement les 
structures lacunaires. […] Cette dissémination du sens, que l’on trouve dans mes 
propres récits, c’est évidemment le contraire même de la concentration du sens que 
l’on trouve dans le roman policier traditionnel 63.

D’autres exemples pourraient facilement être trouvés chez les auteurs qui ont eu 
à cœur de dynamiter la tradition, à commencer par Beckett, dont la langue si 
portée à l’autodestruction participe de ce qu’Andrea Merger appelle, reprenant 
une expression de L’Innommable, une « rhétorique de l’obscurité 64 ». En somme, 
que ce soit sous la forme du roman moderniste, du Nouveau Roman ou, jusqu’à 
un certain point, de la métafiction, il ne fait pas de doute que le récit et la prose 
du xxe siècle se sont eux aussi emparés d’une certaine « obscurité sémantique radi-

59. �Voir Barthes Rolland, S/Z, Paris, Seuil, coll. « Essai », 1970, p. 161-162 et 187-188.
60. �L’expression « plus profond » revient symptomatiquement sous la plume de Deleuze lorsqu’il 

cherche à définir l’approche structuraliste du « symbolique ». Voir Deleuze Gilles, « À quoi 
reconnaît-on le structuralisme ? », in L’Île déserte et autres textes. Textes et entretiens 1953-1974, 
éd. David Lapoujade, Paris, Éditions de Minuit, coll. « Paradoxe », 2002, p. 240.

61. �Voir Gendrel Bernard, « De l’opacité et de l’obscurité en littérature. Distinctions et défini-
tions », art. cité.

62. �Voir les célèbres analyses de Robbe-Grillet Alain, « Sur quelques notions périmées », in Pour 
un nouveau roman, Paris, Éditions de Minuit, coll. « Critique », 1963, p. 25-44.

63. �Robbe-Grillet Alain « Entretien », Littérature, no 49, 1983, p. 16-17.
64. �Voir Merger Andrea, « La rhétorique de l’obscurité », Samuel Beckett Today/Aujourd’hui, vol. VI : 

« Samuel Beckett : Crossroads and Borderlines / L’œuvre carrefour / L’œuvre limite », 1997, 
p. 233-242.

«À
 tâ

to
ns

»,
 C

ol
le

ct
if 

IS
B

N
 9

79
-1

0-
41

3-
00

85
-3

 P
re

ss
es

 u
ni

ve
rs

ita
ire

s 
de

 R
en

ne
s,

 2
02

6,
 w

w
w

.p
ur

-e
di

tio
ns

.fr
 



Introduction	 17

cale », et ont su en faire la source de vertiges qui n’ont rien à envier à ceux de la 
poésie 65.

Parallèlement à la subversion des conventions romanesques et de l’hermétisme 
poétique, s’est développé un usage de l’obscurité non pas métaphorique mais prag-
matique dans le champ des arts du spectacle. Déjà à la fin du xviiie siècle, le théâtre 
de Séraphin fait le noir complet durant ses représentations d’ombres chinoises 66, 
et il en ira de même pour une foule d’autres divertissements au xixe siècle, comme 
la fantasmagorie, la lanterne magique ou le diorama 67. Si ces spectacles ont exercé 
une influence majeure sur les motifs du drame romantique 68, on ne souligne pas 
assez le rôle décisif qu’ils ont joué dans l’obscurcissement des salles de théâtre 69. 
Il faut en effet rappeler que l’opéra italien était alors le seul à plonger les specta-
teurs dans l’obscurité, le premier noir complet ayant eu lieu lors d’un concert de 
Wagner à l’occasion de l’inauguration de la Festspielhaus à Bayreuth en 1876 70. 
Avec l’obscurcissement des salles, l’ombre se fait l’alliée de l’illusion esthétique, et 
l’on assistera au xxe siècle à une amplification du phénomène, notamment avec le 
cinéma et ses « salles obscures 71 », mais aussi avec la photographie, dont l’écriture 
de (la) lumière (photo-graphein) n’en reste pas moins tributaire de l’obscurité : « En 
photographie, il y a d’abord la nuit, c’est sa condition première, la non-lumière 
d’une chambre dont la clôture est celle d’un ventre d’ombre primitif 72. »

65. �Voir Wagner Frank, « Pannes de sens. Apories herméneutiques et plaisir de lecture », Poétique, 
no 142, 2005, p. 185-203.

66. �Voir Le Spectateur, 27 mars 1826. Sur l’influence du théâtre d’ombres au xixe siècle, voir 
Oberthür Marielle, Ombres et lumières au théâtre. De Séraphin au Chat noir, Genève, Slatkine, 
2020.

67. �Voir Remise Jac, Remise Pascal et Van De Walle Régis, Magie lumineuse. Du théâtre d’ombres 
à la lanterne magique, Paris, Balland, 1979.

68. �Voir Winter Marian Hannah, Le Théâtre du merveilleux, Paris, O. Perrin, 1962.
69. �Voir le Journal des artistes, 31 janvier 1830.
70. �Sur l’histoire de l’obscurcissement des salles de théâtre, voir Richier Christine, Le Temps 

des flammes. Une histoire de l’éclairage scénique, Paris, Éditions AS, coll. « Scéno + », 2011, 
p. 249-252, de la même autrice « La plongée du spectateur dans le noir », Revue d’Histoire du 
Théâtre, no 273, 2017, p. 75-80 et Schivelbusch Wolfgang, La Nuit désenchantée. À propos 
de l’histoire de l’éclairage artificiel au xixe siècle, trad. Anne Weber, Paris, Gallimard, coll. « Le 
Promeneur », 1993, p. 157-164.

71. �Voir à cet égard la nouvelle d’Ibrahim Samuel faisant le récit d’une séance de cinéma entrecoupée 
de défaillances techniques : Samuel Ibrahim, « L’obscurité », Confluences Méditerranée, no 44, 
2003, p. 131-136.

72. �Garat Anne-Marie, Photos de famille. Un roman de l’album, Arles, Actes Sud, 2011, p. 182.

«À
 tâ

to
ns

»,
 C

ol
le

ct
if 

IS
B

N
 9

79
-1

0-
41

3-
00

85
-3

 P
re

ss
es

 u
ni

ve
rs

ita
ire

s 
de

 R
en

ne
s,

 2
02

6,
 w

w
w

.p
ur

-e
di

tio
ns

.fr
 



18	 Arthur Houplain et Marion Bally

Depuis les années 1980, l’essor d’une littérature de type sociologique ainsi que 
la montée en puissance de la critique déconstructionniste et néo-aristotélicienne 73 
ont fait de la mise en lumière des injustices un nouvel idéal. La consécration d’Annie 
Ernaux avec le prix Nobel de littérature en 2022 est à cet égard exemplaire. Dans 
son œuvre, c’est par la confrontation avec le « pouvoir » que les laissés-pour-
compte sont éclairés par ce « faisceau de lumière » dont parle Foucault 74, et il est 
de ce point de vue significatif que des expressions comme « mettre au jour » ou 
« venir au jour » reviennent souvent dans le discours qu’Annie Ernaux a prononcé 
à l’occasion de la remise du Nobel, toujours lorsqu’il est question de faire sortir 
l’« indicible » de l’ombre :

Il ne s’agissait pas, cette fois, de me livrer à cet illusoire « écrire sur rien » de mes 
vingt ans, mais de plonger dans l’indicible d’une mémoire refoulée et de mettre 
au jour la façon d’exister des miens. […] Quand l’indicible vient au jour, c’est 
politique. […] Dans la mise au jour de l’indicible social, cette intériorisation des 
rapports de domination de classe et/ou de race, de sexe également, qui est ressentie 
seulement par ceux qui en sont l’objet, il y a la possibilité d’une émancipation indi-
viduelle mais également collective 75.

Et pour mettre au jour les ressorts de la domination sociale, Annie Ernaux explique 
qu’il lui a « fall[u] rompre avec le “bien écrire”, la belle phrase 76 » et se tourner vers 
cette fameuse « écriture plate », cette écriture simple qui relève d’« une volonté de 
clarté dans la désignation des référents, des phrases relativement courtes, […] des 
figures de style sobres et mesurées 77 ». Qu’il s’agisse de la mise au jour des inégali-
tés ou de la clarté du discours, Annie Ernaux est donc doublement représentative 
du retour à la lumière qui caractérise la période actuelle.

La parenthèse enchantée qu’a connue l’obscurité semble désormais un vieux 
souvenir. Mais si une page s’est aujourd’hui tournée, si la lumière refait surface et 
la transparence reprend des couleurs, soyons sûrs qu’il restera toujours d’infati-

73. �Voir Korthals Altes Liesbeth, « Le tournant éthique dans la théorie littéraire : impasse ou 
ouverture ? », Études littéraires, vol. XXXI, no 3, 1999, p. 39-56. Voir le récent colloque « Éthique 
et littérature aujourd’hui », MISHA, université de Strasbourg, 23-24 mars 2023.

74. �Voir Foucault Michel, « La vie des hommes infâmes », in Œuvres, vol. II, éd. Frédéric Gros, 
Paris, Gallimard, coll. « Bibliothèque de la Pléiade », 2015, p. 1309.

75. �Ernaux Annie, « Conférence Nobel » (nous soulignons).
76. �Ibid.
77. �Rossi Marie-Laure, « La langue de l’entretien. Annie Ernaux dans Les Mots comme des pierres », 

in Aurélie Adler, Julien Piat et Véronique Montémont (dir.), Fabula/Les colloques : « Annie 
Ernaux, les écritures à l’œuvre », 2020. Sur les aspects rhétoriques et stylistiques de l’« écriture 
plate » d’Annie Ernaux, voir Stolz Claire, « De l’homme simple au style simple : les figures et 
l’écriture plate dans La Place d’Annie Ernaux », Pratiques, no 165-166, 2015.

«À
 tâ

to
ns

»,
 C

ol
le

ct
if 

IS
B

N
 9

79
-1

0-
41

3-
00

85
-3

 P
re

ss
es

 u
ni

ve
rs

ita
ire

s 
de

 R
en

ne
s,

 2
02

6,
 w

w
w

.p
ur

-e
di

tio
ns

.fr
 



Introduction	 19

gables prêts à prendre la plume pour rappeler combien il reste urgent de « faire de 
la nuit le cœur battant du jour 78 ».

ΐ
Articulées autour de l’expérience sensible de l’obscurité, les contributions 

rassemblées dans la première partie montrent comment le fait de ne pas voir 
permet, paradoxalement, de devenir voyant et impose, par une sorte de dérègle-
ment des sens, une sortie du logos et un renouvellement consécutif des formes. 
L’obscurité permet ainsi au jeune Schopenhauer de faire l’expérience métaphysique 
du monde de la volonté, qu’il traduit d’abord sous une forme poétique, étudiée par 
Francis Haselden, ses vers constituant pour ainsi dire la chambre noire du concept 
philosophique. Qu’une vérité se dessine dans l’ombre n’a pas de quoi étonner le 
romantique Hugo, pour qui la vision entravée, faisant s’interpénétrer visible et 
invisible, dépasse la visibilité diurne. Hélène Kuchmann, dans un article consa-
cré aux poèmes et aux dessins de l’exil, montre comment l’intermédialité permet, 
chez lui, de recréer du sens par-delà les limites des sens. La croyance dans une 
forme de vérité transcendante est fragilisée, plus d’un siècle plus tard, chez Italo 
Calvino, qui trouve cependant aussi dans la vision floue un aiguillon poétique. 
Comme l’explique Greta Gribaudo, dans Palomar, l’approche phénoménologique 
de la vérité par l’observation minutieuse du monde se heurte à la myopie du 
personnage, symbolisant la mise en doute de notre capacité de savoir. La seule 
manière de contourner cette difficulté d’accommodation, obscurité de plein jour, 
est une écriture « icastica », à mi-chemin entre les égarements du toucher et le vol 
surplombant d’Icare. L’alliance des sens, la synesthésie qui bouleversaient déjà 
Schopenhauer tremblant au hululement de la chouette, se retrouvent dans les 
œuvres d’art totales des groupes de black metal décrites par Alexandrine Bonoron. 
Son article l’illustre : ce n’est qu’en pratiquant une étude résolument intermédiale, 
et en articulant les choix iconographiques et musicaux d’artistes telles que Camille 
Tallent (PAÏEN), Elodie Lesourd ou Una Hamilton Helle, que l’on peut espé-
rer comprendre l’univers insaisissable des « cultures sombres » qui sont autant de 
contre-cultures se revendiquant d’une généalogie alternative.

Cette histoire souterraine ou refoulée, fondée sur la négation, Annie Le Brun 
s’efforce d’en cerner les contours grâce à la notion de « noir ». Déborah Duvignaud 
montre comment, chez cette essayiste et poète, la réévaluation de l’histoire des 
idées est indissociable d’une écriture à l’aveugle, placée sous le signe du lyrisme. 
La deuxième partie du volume interroge justement la manière dont l’obscurité 

78. �Le Brun Annie, La Vitesse de l’ombre, Paris, Flammarion, 2023, p. 88.

«À
 tâ

to
ns

»,
 C

ol
le

ct
if 

IS
B

N
 9

79
-1

0-
41

3-
00

85
-3

 P
re

ss
es

 u
ni

ve
rs

ita
ire

s 
de

 R
en

ne
s,

 2
02

6,
 w

w
w

.p
ur

-e
di

tio
ns

.fr
 



20	 Arthur Houplain et Marion Bally

problématise, pour les artistes, le rapport à l’héritage et aux normes esthétiques 
et poétiques. Au cœur même du siècle des Lumières, le « sens de l’inhumain », 
pour reprendre une expression d’Annie Le Brun, forme le négatif de la philoso-
phie humaniste. Ces incertitudes éthiques, trop souvent ignorées, ont des réper-
cussions esthétiques jusque chez des romanciers mineurs comme le chevalier de 
Mouhy, étudié par Marion Bally. Le primat du toucher sur la vue offre à cet écri-
vain à succès l’occasion de développer une écriture sensationnaliste qui renouvelle 
les usages narratifs de l’obscurité. Il en fait non seulement un outil de sustentation, 
prélude d’une révélation et accélérateur de lecture, mais aussi le vecteur d’un égare-
ment qui frustre les attentes des lecteurs et les invite à une interrogation métalitté-
raire. Les événements terribles qui ont ponctué l’histoire du xxe siècle ont conti-
nué à brouiller la ligne de partage entre ombre et lumière, et à renforcer le trouble 
éthique et esthétique dont l’obscurité est porteuse. Déborah Simon observe les 
symptômes de cette crise des héritages dans le théâtre de Wajdi Mouawad : le 
modèle traditionnel de la catabase et la dramaturgie de la quête qui structurent 
traditionnellement la progression du personnage vers la révélation et la lumière 
y sont remplacés par un clair-obscur tragique, qui fait cohabiter aveuglement et 
révélation.

L’obscurité met donc en crise le modèle linéaire du progrès, et c’est là l’un des 
questionnements transversaux de la troisième et dernière partie du volume, portant 
sur les imaginaires politiques qui lui sont associés. La satire de Louis Desnoyers, 
étudiée par Arthur Houplain, revient justement aux origines de l’association méta-
phorique entre, d’une part, lumière et progrès, et, d’autre part, obscurité et réac-
tion, tout en mettant en évidence l’ambiguïté du juste-milieu. Éclairant la face 
sombre de l’industrie des chandelles, mais aussi de l’idéologie dominante, la satire 
permet, à l’ombre du pseudonyme, de libérer la parole. L’obscurité est également 
source de lucidité et lieu d’expression d’une inexprimable colère dans le roman 
suédois Ür morkret de Victoria Benedictsson où une femme, allongée dans le 
noir, fait la lumière sur sa condition. À cette femme qui ne peut s’affranchir des 
injonctions misogynes, comme le montre Solenne Guyot, les ténèbres offrent du 
moins un refuge en suspendant le regard masculin. De même, pour s’affranchir 
de l’œil blanc et univoque du pouvoir, Víctor Erice explore, dans son cinéma, 
par les jeux de regards des personnages, les zones d’ombre et les non-dits de l’his-
toire de la guerre civile espagnole. Étudiant la signification du clair-obscur chez 
ce réalisateur, Vincent Leroy révèle que l’obscurité est la matérialisation ambiguë 
d’un héritage difficile à partager, mais qui s’offre aux enfants comme une surface 
de projection imaginaire, moteur d’un voyage initiatique. La question de l’arti-
culation complexe entre obscurité, révélation et imagination est également posée 

«À
 tâ

to
ns

»,
 C

ol
le

ct
if 

IS
B

N
 9

79
-1

0-
41

3-
00

85
-3

 P
re

ss
es

 u
ni

ve
rs

ita
ire

s 
de

 R
en

ne
s,

 2
02

6,
 w

w
w

.p
ur

-e
di

tio
ns

.fr
 



Introduction	 21

par Marion Ott, dans un article qui déploie une analyse croisée de deux romans 
postcoloniaux de Sony Labou Tansi et Ben Okri. Chez ces auteurs, l’imaginaire 
apocalyptique est réinvesti de manière paradoxale, à la fois pour mettre en lumière 
l’obscurité politique existante, associée à une forme de chaos sémiotique, et pour 
dessiner, grâce à une éthique de l’imagination, la vision d’un autre monde possible, 
plus harmonieux.

Mobilisant différents médiums, cinéma, musique, arts visuels (dessin, photo-
graphie, vidéo) et interrogeant la littérature au sens large (théâtre, poésie, genres 
narratifs, philosophie, écrits politiques), les contributions recueillies dans ce 
volume montrent qu’étudier l’obscurité impose de se défaire des cadres discipli-
naires et d’aiguiser ses sens pour se rendre attentif aux voix dissidentes et saisir 
d’autres modes de signification. Comme l’écrit Cervantès, qui commence par 
souhaiter que les censeurs ne s’arrêt[ent] pas aux « atomes du soleil éblouissant 
de l’œuvre qu’ils critiquent », « il se pourrait que ce que [c]es censeurs prennent 
pour un défaut ne soit tout comme ces grains de beauté qui rehaussent aussi bien 
l’éclat du visage qui les arbore 79 ». Les contributeurs de ce volume se sont donc, 
à tâtons, rendus attentifs à ces « grains de beauté », comme au grain des voix, à 
ces grains de sable qui font dysfonctionner la machine de l’œuvre ou qui la font 
marcher autrement. À cette condition, la part de l’ombre devient véritablement 
heuristique et permet de déjouer toutes sortes de lieux communs qui entravent 
notre capacité à voir et à aller de l’avant – de la conception simpliste du Progrès, 
au manichéisme et au paradigme de la révélation, en passant par un humanisme 
et une conception de la rentabilité (économique et esthétique) fondés sur le refou-
lement. À cette condition, l’obscurité devient un prisme capable de faire surgir, 
du noir, des arcs-en-ciel.

79. �Cervantès Miguel de, Don Quichotte de la Manche, éd. Claude Allaigre, Jean Canavaggio et 
Michel Monner, Paris, Gallimard, coll. « Bibliothèque de la Pléiade », 2015 (1605), seconde 
partie, chapitre iii, p. 542.

«À
 tâ

to
ns

»,
 C

ol
le

ct
if 

IS
B

N
 9

79
-1

0-
41

3-
00

85
-3

 P
re

ss
es

 u
ni

ve
rs

ita
ire

s 
de

 R
en

ne
s,

 2
02

6,
 w

w
w

.p
ur

-e
di

tio
ns

.fr
 



«À
 tâ

to
ns

»,
 C

ol
le

ct
if 

IS
B

N
 9

79
-1

0-
41

3-
00

85
-3

 P
re

ss
es

 u
ni

ve
rs

ita
ire

s 
de

 R
en

ne
s,

 2
02

6,
 w

w
w

.p
ur

-e
di

tio
ns

.fr
 




